
1 

 

Diözesankonferenz Gefängnisseelsorge 

Seelsorgedezernat, Bistum Mainz 

       

 

Haltungen und Verhaltensstandards  

von Gefängnisseelsorgerinnen und Gefängnisseelsorgern 

im Bistum Mainz 
 

Stand: Januar 2026 

 

Im folgenden Text haben die Gefängnisseelsorger*innen des Bistums Mainz gemeinsam mit 

der Referatsleitung wesentliche Haltungen und Verhaltensstandards ihrer Arbeit beschrieben, 

um sie sich selbst, Bewerber*innen für Stellen in der Gefängnisseelsorge sowie 

Außenstehenden gegenüber transparent zu machen. Sie sind im Verlauf mehrerer 

Diözesankonferenzen entstanden aus der Beschäftigung mit Institutionellen 

Schutzkonzepten, die in allen Einrichtungen der katholischen Kirche in Deutschland zur 

Prävention sexualisierter Gewalt verpflichtend sind,1 haben daher insbesondere Macht-

Asymmetrien im Blick und zielen auf eine „Kultur der Achtsamkeit“. Der Text ist in einem 

kirchlich-theologischen Sprachgebrauch verfasst, der keine juristischen Implikationen 

beabsichtigt. 

Die Gefängnisseelsorger*innen des Bistums Mainz sind in Justizvollzugsanstalten in Hessen 

und Rheinland-Pfalz sowie in Einrichtungen der Abschiebehaft in beiden Bundesländern 

tätig. Die Situation in den Abschiebehafteinrichtungen unterscheidet sich an manchen 

Stellen von der in den Justizvollzugsanstalten, sodass einzelne Aspekte für sie nicht passend 

sind. 

Für Rückfragen stehen die Gefängnisseelsorger:innen sowie die Verantwortlichen im Bistum 

gerne zur Verfügung. 

 

 

Einleitung 

 

1. Jeder Mensch hat Würde: Die Würde des Menschen ist unantastbar; für uns 

Christ*innen ist jeder Mensch Abbild Gottes. Jeder Mensch mit seiner unverfügbaren 

Würde ist Grund und Zielrichtung jedes seelsorglichen Handelns. 

2. Jeder Mensch hat ein Recht auf freie Ausübung seiner religiösen und spirituellen 

Bedürfnisse und Ressourcen. Seelsorgliche Angebote sollen diese grundgesetzlich 

geschützte Religionsfreiheit ermöglichen. 

3. Gefängnisseelsorge möchte unter Beachtung des vorgegebenen Rahmens einen Ort 

der persönlichen Freiheit bieten; eine Atmosphäre, in der die Persönlichkeit – 

 
1 Die Gefängnisseelsorge ist im Bistum Mainz Teil des Bischöflichen Ordinariats, sodass das Institutionelle Schutzkonzept 

des Bischöflichen Ordinariats Mainz sowie der darin enthaltene Verhaltenskodex für sie Anwendung findet. Die Pflicht 

zur Erstellung Institutioneller Schutzkonzepte ist festgelegt in der „Ordnung zur Prävention gegen sexuali sierte Gewalt 

an Minderjährigen und schutz- oder hilfebedürftigen Erwachsenen für das Bistum Mainz“ (§5). Über diese Ordnung 

hinaus gelten die „Ausführungsbestimmungen zur Ordnung zur Prävention gegen sexualisierte Gewalt an Minderjährigen 

und schutz- oder hilfebedürftigen Erwachsenen für das Bistum Mainz“ (beides veröffentlicht in: Kirchliches Amtsblatt für 

die Diözese Mainz, 162. Jahrgang, Nr. 3 [28.02.2020], 25-33) und die „Ordnung für den Umgang mit sexuellem 

Missbrauch Minderjähriger und schutz- oder hilfebedürftiger Erwachsener durch Kleriker und sonstige Beschäftigte im 

kirchlichen Dienst“ (Kirchliches Amtsblatt für die Diözese Mainz, 161. Jahrgang, Nr. 14 [12.12.2019], 126 -133). 



2 

geschützt durch die seelsorgliche Verschwiegenheit – frei sein kann. 

Gefängnisseelsorge möchte Räume für die je eigenen Begegnungen mit sich 

selbst, mit anderen und mit Gott eröffnen und zur Reflexion einladen . 

4. Gefängnisseelsorge richtet sich ausnahmslos an alle Menschen, die diese Räume 

nutzen möchten, unabhängig von ihrer Religion und Konfession. Sie richtet sich 

sowohl an die Inhaftierten als auch an die Bediensteten. 

5. Gefängnisseelsorge arbeitet in staatlichen Einrichtungen, die 

aufgrund ihrer besonderen staatlichen Aufgaben Orte eingeschränkter Freiheiten und 

asymmetrischer Machtbeziehungen sind. Gefängnisseelsorge übernimmt hier eine 

Sonderrolle, derer sich die Seelsorger*innen bewusst sein müssen. Daher ist es 

notwendig, Standards der Arbeit transparent zu machen. Dazu gehört insbesondere 

ein professioneller Umgang mit dem Themenfeld Macht und Ohnmacht. 

 

 

Grundhaltung und Verhaltensstandards 

 

1. Position der Seelsorge – Unabhängigkeit 

 

1. Wir Gefängnisseelsorger*innen sind Mitarbeiter*innen des Bistums Mainz und stehen 

somit arbeitsrechtlich außerhalb der Strukturen der Landes- und Justizbehörden.2 

Gleichzeitig arbeiten wir in der Institution Gefängnis und beachten daher die 

geltenden Vorschriften. Wir arbeiten – in enger Kooperation und dennoch 

eigenverantwortlich – insbesondere an den Vollzugszielen der Resozialisierung sowie 

der Eingliederung mit. Die Position der Seelsorge ist in Verträgen mit den jeweils 

zuständigen Ministerien der Bundesländer grundsätzlich geregelt. 

2. Wir sind uns bewusst, dass wir als Menschen, die außerhalb der unmittelbaren 

Hierarchie des Justizvollzugssystems stehen, ein großes Vertrauen entgegengebracht 

bekommen. Wir bemühen uns um eine gute Kommunikation mit den jeweiligen 

Verantwortlichen der Justizvollzugsanstalten bzw. Abschiebehafteinrichtungen. Wir 

streben ein kollegiales Miteinander vor allem mit dem Allgemeinen Vollzugsdienst 

und den Fachdiensten an. Insbesondere die ökumenische sowie die interreligiöse 

Zusammenarbeit sind uns wichtig. 

3. Wir machen kritisch darauf aufmerksam, wenn innerhalb des Justizsystems die Würde 

des Menschen nicht ausreichend im Blick ist, wenn wir Ungerechtigkeiten und 

unwürdige Behandlungen wahrnehmen. 

 

Konkretionen sind: 

• Wir versuchen, unseren Dienst transparent zu gestalten.  

• Über Einzelgespräche und Gruppenangebote werden Vollzugsbedienstete informiert. 

Gleichzeitig geben wir als Gefängnisseelsorger*innen keine Informationen weiter, die 

der seelsorglichen Verschwiegenheit unterliegen.3 

 
2 Entsprechend liegt für uns die Dienst- und Fachaufsicht im Bischöflichen Ordinariat Mainz; für uns gelten die verschiedenen 

Regelungen des Bistums.  
3 Der Schutz des Seelsorgegeheimnisses ist verfassungsrechtlich verankert. Er äußert sich u.a. im § 53, Abs. 1, Nr. 1 der 

Strafprozessordnung (StPO), der Seelsorger*innen das Zeugnisverweigerungsrecht einräumt und so seelsorgliche Gespräche 

unter einen besonderen Schutz stellt. Die von der Deutschen Bischofskonferenz Schrift Zeugenaussage, 



3 

• Wir bemühen uns, die Situation von Inhaftierten und deren Angehörigen auch 

außerhalb des Gefängnisses, insbesondere in kirchlichen Gemeinden und Kirchorten, 

ins Bewusstsein zu bringen und möglichen Vorurteilen entgegenzutreten. Wo es 

möglich ist, laden wir dazu ein, Gefangene zu besuchen. 

 

 

2. Umgang mit Macht 

 

1. Wir haben aus verschiedenen Gründen eine Machtposition inne. Wir verfügen über 

Schlüssel und können Inhaftierte aufsuchen. Wir verfügen über finanzielle 

Ressourcen, die wir einsetzen können. Wir verfügen als Seelsorger*innen über eine 

gewisse Autorität, auch wenn diese sehr unterschiedlich wahrgenommen werden 

kann. 

2. Die uns Seelsorgenden zugestandenen rechtlichen Privilegierungen (das 

Zeugnisverweigerungsrecht und der Verzicht auf Offenbarungspflichten) dienen dem 

Schutz der Religionsausübungsfreiheit und dem Vertrauen des sich offenbarenden 

Inhaftierten oder Bediensteten. Dies führt nicht zu einer besonderen Machtposition 

der Seelsorger*innen, gleichwohl kommt uns innerhalb des Systems Gefängnis 

hierdurch eine Sonderstellung zu. 

3. Oft bringen Inhaftierte Seelsorger*innen Vertrauen entgegen. Auch aus diesen 

Vertrauensverhältnissen kann eine Machtposition entstehen, weil Inhaftierte in eine 

Position der Abhängigkeit gebracht werden können, die ausgenutzt werden kann. 

4. Wir machen uns unsere Machtpositionen gegenüber Inhaftierten, deren Angehörigen 

sowie den Vollzugsbediensteten bewusst und reflektieren unser Handeln regelmäßig 

im kollegialen Austausch sowie in der Supervision. 

5. Die Gefangenen haben das Recht, bei der Anstaltsleitung bzw. bei Bediensteten der 

Aufsichtsbehörde bezüglich Angelegenheiten, die sie selbst betreffen, Beschwerde 

einzulegen. Wo dies angezeigt erscheint, weisen wir Inhaftierte auf diese Möglichkeit 

auch bei Beschwerden über Seelsorger*innen hin. 

 

Konkretionen sind: 

• In unserer seelsorglichen Interaktion achten wir auf angemessene Sprache, Wortwahl 

und Kleidung. 

• Alles, was Seelsorger*innen sagen oder tun, dürfen Schutzbefohlene weitererzählen, 

es gibt darüber für sie keine Geheimhaltung. 

• Wir fördern eine Kultur, in der Fehler eingestanden und kommuniziert werden können. 

• Wir setzen uns für eine Kultur des Hinsehens und Benennens ein. 

• Wir verhalten uns beim Betreten der Hafträume respektvoll und wahren generell die 

Intimsphäre der Inhaftierten. 

• Wir gehen zurückhaltend und sensibel mit Körperkontakt um und setzen ihn nur dann 

ein, wenn er vom Gegenüber ausdrücklich angefragt wird und das Angebot in der 

konkreten Situation angemessen und für beide Seiten stimmig erscheint. Der/die 

Seelsorger*in ist nicht dazu verpflichtet, dem Körperkontakt, der vom Gegenüber in 

 

Zeugnisverweigerungsrecht und Schweigepflicht. Ein juristischer Leitfaden für Seelsorger zum Schutz des Beicht- und 

Seelsorgegeheimnisses (Arbeitshilfen Nr. 222, Bonn 2008) stellt dazu einen Leitfaden bereit. 



4 

konkreten Situationen angefragt wird (z.B. in den Arm nehmen), zu entsprechen. Das 

Nähe- und Distanzverhältnis, die private und intime Distanzzone beider Seiten, muss 

respektiert werden. 

• Wir haben die Möglichkeit in Absprache mit den Anstalten vor Ort, verschiedene 

Räume für das seelsorgliche Gespräch zu nutzen. Wir achten auf ein geschütztes 

Setting sowohl für den Gefangenen als auch für uns selbst in Abwägung der 

Sicherheitsinteressen der Anstalt.  

• Wir nutzen selbstverständlich die Sicherheitsinfrastruktur der Anstalt und tragen 

beispielsweise das Personennotrufgerät (PNG), das die Möglichkeit zum Auslösen 

eines Alarms bietet. 

• Wenn wir den Eindruck haben, dass uns Inhaftierte in irgendeiner Art ausnutzen oder 

sogar erpressen wollen, machen wir dies gegenüber unserem Vorgesetzten im Bistum 

transparent und beraten gemeinsam mögliche nächste Schritte. 

 

 

3. Vom Umgang mit unseren Ressourcen 

 

1. Uns stehen Zeit sowie materielle Ressourcen zur Verfügung. Diese Ressourcen 

investieren wir für die Menschen im und im Zusammenhang des Gefängnisses 

(Inhaftierte, Entlassene, Bedienstete, Angehörige) professionell und begründet. 

2. Diese Ressourcen sind begrenzt. Wir setzen daher in unserer Arbeit Prioritäten. Die 

oben genannte Zielsetzung dient dabei als Kriterium: Wir bieten sinnvolle und -

stiftende Angebote für Inhaftierte und Bedienstete. Gleichzeitig leisten wir 

diakonische Hilfen in Notsituationen. 

3. Wir sind uns bewusst, dass wir aufgrund der begrenzten Ressourcen das Angebot der 

Seelsorge nicht in allen Situationen gleichermaßen zur Verfügung stellen können. 

Dies ist nicht gewollt, ist aber unvermeidlich. 

4. Wir sorgen daher für faire Zugangsmöglichkeiten. Wir bemühen uns, persönliche 

Abhängigkeiten auf das Minimum zu reduzieren. Wir achten darauf, dass andere und 

wir nicht ausgenutzt werden. 

 

Konkretionen sind: 

• Wir nehmen jedes an uns gerichtete Anliegen ernst und entwickeln eine geeignete 

Rückmeldekultur. 

• Wir begründen unsere Entscheidungen. 

• Priorität haben für uns seelsorgliche Einzelgespräche, da wir die Einzigen im Vollzug 

sind, mit denen geschützte vertrauliche Gespräche möglich sind, sowie die Feier von 

Gottesdiensten. 

• Wir reflektieren, inwieweit unsere persönlichen Befindlichkeiten und Grenzen einen 

Einfluss auf unsere Begegnungen und Entscheidungen haben. 

• Wir fragen uns immer wieder, wann und warum wir materielle Unterstützung leisten. 

• Wir geben uns in Absprache mit anderen Seelsorger*innen sowie ggf. den 

Fachdiensten klare Regeln zur materiellen Unterstützung von Inhaftierten. Dabei 

versuchen wir, eine Verteilungsgerechtigkeit zu wahren. 

 

 



5 

4. Geistliche Autorität und ihr möglicher Missbrauch  

 

1. Wir sind als vom Bischof geweihte bzw. gesendete Seelsorger*innen, an staatlichen 

bzw. staatlich anerkannten Hochschulen theologisch qualifizierte sowie pastoral 

ausgebildete hauptamtliche Mitarbeiter*innen des Bistums Mainz. 

2. Wir stellen im Gefängnis eine geistliche Autorität dar. Wir gestalten Gottesdienste, 

Gebetszeiten und geben spirituelle Impulse, wir begleiten Menschen in existenziellen 

Krisensituationen und sind in Gruppenangeboten mit ihnen im Gespräch. Wir 

verfügen dabei über vielfältige seelsorgliche Möglichkeiten: Zeichenhandlungen, 

Symbole, der Einsatz von Musik und Kunst, die Motivation zur Kreativität, geistliche 

Literatur und vieles mehr. Sie weisen alle über uns und unsere Fähigkeiten hinaus und 

verbinden uns mit dem größeren Gott.  

3. Wir ermöglichen lebensfördernde Begegnungen, die viele Menschen für sich als 

wertvoll wahrnehmen. 

4. Wir haben einen großen Einfluss auf das Gottes- und Menschenbild, auf die 

Emotionen und Psyche der Inhaftierten und – in anderem Maße – auf andere 

Menschen im Gefängnis. Diese geistliche Autorität kann missbraucht werden, wenn 

dadurch Menschen (auch unbewusst) manipuliert werden. Da Inhaftierte kaum 

Möglichkeiten haben, andere Seelsorger*innen aufzusuchen, ergibt sich 

eine spirituelle Exklusivität, die die Gefahr des Missbrauchs geistlicher Autorität 

begünstigt.  

5. Wir bemühen uns daher, Menschen, die uns begegnen, zu spiritueller Autonomie zu 

ermutigen. Wir respektieren, dass die Entwicklung der spirituellen Autonomie ein 

lebenslanger Prozess ist, dessen Tempo individuell ist und der der Förderung bedarf. 

 

Konkretionen sind: 

• Wir gebrauchen inhaltliche Anregungen, auch wenn sie aus dem Erfahrungsschatz der 

christlichen Tradition stammen, niemals in einer Weise, die einen Widerspruch oder 

eine Diskussion nicht zulässt (Indoktrination). 

• Die Grenzen der Ausübung spiritueller Selbstbestimmung liegen dort, wo andere 

wichtige Rechte verletzt werden. 

• Wir reflektieren unsere Position der Geistlichen Autorität im kollegialen Austausch 

sowie in der Supervision. 

 

 

Schluss 

 

Im Mittelpunkt der seelsorglichen Begleitung steht der je einzelne Mensch in seiner 

Lebenswirklichkeit. 

 

Seelsorgliche Begleitung im Gefängnis ist darauf ausgelegt, Menschen zu stärken – in ihrer 

Freiheit im Denken, Fühlen und Handeln; Menschen zu befähigen, mit sich selbst und mit 

Gott in Kontakt zu kommen; Menschen zu ermächtigen, das eigene (geistliche) Leben frei 

und authentisch zu gestalten. 


